
 

 

 

 

ESCOLAS PSICANALÍTICAS 

TERESA, Flavia. 

Fevereiro de 2015 

Nota: livro editado e produzido exclusivamente para fins de 

pesquisa e uso interno do CETAPES. 

 

CETAPES – Centro Teológico e Psicanalítico do Espírito 

Santo 

Rua Mahatma Gandhi, 268, Santa Inês, Vila Velha, ES. 

Contatos: (27) 3340-6094 – Site: cetapes.org 

Curso de Psicanálise Clínica - 2015 

Capa, Revisão e diagramação: Roney Ricardo   

              

             roneycozzer@hotmail.com 

  



 

2  

 

  



 

3  

 

Escolas Psicanalíticas 

Flavia Teresa Gonçalves Borges 

 

As sete escolas Psicanalíticas Ou  

Sociedade Psicanalítica de Viena. 

 

Composição: 

1. Freudiana; (S. Freud); 

2. Teóricos das Relações Objetais; (M. Klein); 

3. Psicologia do Ego (Hartman – M. Mahler); 

4. Psicologia do Self (Kohut) 

5. A família e o Desenvolvimento individual: Winnicott  

6. Francesa de Psicanálise (Lacan), 

7. Dinâmica dos Grupos :Bion. 

O desenvolvimento destas diferentes escolas está 

intimamente relacionado com os psicanalistas que, de uma 

forma ou de outra, aceitaram os postulados meta 

psicológicos, teóricos e técnicos elaborados por Freud e 



 

4  

 

legados a seus imediatos seguidores. Formando a 

Sociedade Psicanalítica de Viena. 

 

1. Freudiana(S. Freud); 

 

Sigmund Schlomo Freud, mais conhecido como Sigmund 

Freud, foi um médico neurologista e criador da Psicanálise. 

Freud nasceu em uma família judaica, em Freiberg in 

Mähren, na época pertencente ao Império 

Austríaco.Austriaco , Nascido em 6 de maio de 1856, 

faleceu em  23 de setembro de 1939, Londres, Reino Unido. 

Médico neurologista e fundador da Psicanálise.pela  

Universidade de Viena (1881). 

No seu retorno à França, para Nancy,buscou aprofundar as 

técnicas hipnóticas, assistindo às demonstrações de 

Bernheim. É, através das experiências realizadas com estes 

dois cientistas, que Freud começa a perceber a existência 

de processos psíquicos bastante fortes, mas ocultos, da 

consciência humana – e que viriam, logo depois, a servir de 

fundamentação para a sua teoria do inconsciente. 

 

https://www.google.com.br/search?safe=active&es_sm=122&q=londres&stick=H4sIAAAAAAAAAGOovnz8BQMDgzkHnxCHfq6-gVluZYESmGWSVZCjJZ-dbKVfkJpfkJOqn5KanJpYnJoSX5BaVJyfZ5WSmZpyxdts1s3rpwp1592ZMrHyE_vEgJeTAIlISS1UAAAA&sa=X&ei=MFvwVJ_hKqbisASJw4DACw&ved=0CI4BEJsTKAEwFw
https://www.google.com.br/search?safe=active&es_sm=122&q=universidade+de+viena+austria&stick=H4sIAAAAAAAAAGOovnz8BQMDgzEHnxCHfq6-gVluZYESmJVSaWCiJZ2dbKVfkJpfkJMKpIqK8_OsUlNKkxNLMvPzbHQML_aGOjqsVKxTSvdh5jhzodUSAJeFrsxQAAAA&sa=X&ei=MFvwVJ_hKqbisASJw4DACw&ved=0CJUBEJsTKAEwGQ


 

5  

 

Freud passou a empregar a técnica da hipnose na sua 

clínica privada e se deu conta de que não era um bom 

hipnotizador, substituindo esse recurso por técnicas que 

promovessem uma “livre associação de idéias”. A partir 

desta observação, nasceu a psicanálise. Foi trabalhando 

com pacientes despertas, utilizando o divã, ao mesmo 

tempo em que aplicava estímulos tácteis, pressionando a 

fronte delas com seus dedos, que as mesmas eram 

obrigadas a associarem “livremente” na tentativa de 

recordarem o trauma, que realmente tivesse acontecido, 

mas estaria esquecido devido à repressão. 

Pouco tempo depois acabou descobrindo, através de um 

comentário adverso de uma de suas pacientes (Elizabeth 

Von R.), que a associação livre funcionava melhor sem a 

opressão frontal. 

A associação livre consistia em expressar livremente as 

idéias que lhe surgissem espontaneamente na mente e 

verbalizá-las ao analista, sem julgá-las em ser importantes 

ou não. Essa regra foi aplicada, em princípio, com ele 

mesmo (Freud) em sua auto-análise desde 1894 quando da 

análise dos seus sonhos. 



 

6  

 

A associação livre facilitou muito a constatação das 

manifestações de repressões e resistências em seus 

pacientes. Esta descoberta contribuiu para que Freud fosse 

considerado o “Pai da Psicanálise”. 

Freud concluiu que as barreiras contra o recordar e associar 

eram provindas de forças mais profundas inconscientes, e 

que funcionavam como verdadeiras resistências 

involuntárias. Isto se constituiu como uma marcante ruptura 

epistemológica, levando Freud a cogitar que essas 

resistências correspondiam a repressões daquilo que 

estava “proibido de aflorar à consciência”, ou seja, de ser 

lembrado. 

Ao chegar 1906, Freud já havia lançado os alicerces do 

edifício psicanalítico, tais como: 

 A descoberta do inconsciente dinâmico como 

principal motivador da conduta consciente das 

pessoas, 

 O fenômeno da “livre associação de idéias”, 

 A importância dos sonhos como forma de acesso ao 

inconsciente, 



 

7  

 

 A sexualidade da criança, estruturada em torno da 

cena primária e do complexo de Édipo, 

 O fenômeno das resistências e, por conseguinte, 

das repressões, 

 A transferência, 

 A presença constante de dualidades no psiquismo 

tais como: os dois tipos de pulsões, de vida e morte, 

o conflito psíquico resultante de forças contrárias, do 

consciente versus inconsciente, o princípio do prazer 

e o da realidade, entre outras. 

 

A conclusão de Freud foi de que o conflito psíquico é 

resultante do embate entre as forças instintivas e as 

repressoras, sendo que os sintomas se constituíram. 

 

2. Melanie Klein: Escola dos Teóricos das Relações 

Objetais. 

 

Este período se caracteriza pela abertura de correntes de 

pensamento psicanalítico diversas daquela preconizada por 

Freud. Essas correntes, embora estruturadas a partir de 



 

8  

 

fundamentos originados na proposta freudiana, incorporam 

novas visões e interpretações que ampliam de forma 

significativa o saber psicanalítico. A Escola dos Teóricos 

das Relações Objetais, com Melanie Klein como um dos 

seus maiores representantes, se transforma no berço de 

uma nova visão da práxis psicanalítica, ao desenvolver 

formas diferentes de interpretação dos conceitos 

enunciados por Freud, abrindo espaço para a formulação 

de novas propostas de trabalho. A escola kleiniana valoriza 

fortemente, a existência de um ego primitivo já desde o 

nascimento, a fim de que este mobilizasse defesas arcaicas 

– dissociações, projeções, negação onipotente, idealização, 

etc. – para contra-restar às terríveis ansiedades primitivas 

advindas da inata pulsão de morte, isto é, da inveja 

primária, com as respectivas fantasias inconscientes. M. 

Klein conservou o complexo de Édipo como o eixo central 

da psicanálise, porém o fez recuar para os primórdios da 

vida, assim descaracterizando o enfoque triangular edípico, 

medular da obra freudiana. 

A observação dos adultos e o emprego da técnica 

psicanalítica a induziram a investigar os estágios iniciais do 

desenvolvimento infantil. O trabalho dela, tomando como 



 

9  

 

base a teoria psicanalítica de Freud, foi criar a técnica de 

brincar com as crianças e, através do brinquedo, 

compreendê-las.Freud desenvolveu sua teoria psicanalítica 

a partir da observação de adultos, enquanto Melanie Klein 

elabora seu pensamento através da observação de 

crianças. Conforme sua observação postula que tanto o 

complexo de Édipo quanto o Superego estão estabelecidos 

em uma fase muito mais remota da vida do indivíduo do que 

se presumia até então.  

Melanie Klein foi pioneira das seguintes concepções 

originais: 

 Criou uma técnica própria de psicanálise com 

crianças e introduziu o entendimento simbólico 

contido nos brinquedos e jogos. 

 Postulou a existência de um inato ego rudimentar, já 

no recém-nascido. 

 A pulsão de morte também é inata e presente desde 

o início da vida sob a forma de ataques invejosos e 

sádico-destrutivos contra o seio alimentador da mãe. 

 Essas pulsões de morte, agindo dentro da mente, 

promovem uma terrível angústia de aniquilamento. 



 

10  

 

 Para contra-restar tais angústias terríveis, o 

incipiente ego do bebe lança mão de mecanismos 

de defesa primitivos, como são a negação 

onipotente, dissociação, identificação 

projetiva,identificação introjetiva; idealização e 

denegrimento.(depreciação). 

 Concebeu a mente como um universo de objetos 

internos relacionados entre si através de fantasias 

inconscientes, constituindo a realidade psíquica. 

 Além dos objetos totais, ela estabeleceu os objetos 

parciais (figuras parentais representadas 

unicamente por um mamilo, seio, pênis, etc.) 

 Postulou uma constante clivagem ente os objetos 

(bons x maus; idealizados x persecutórios) e entre 

as pulsões (as construtivas, de vida, versus as 

destrutivas, de morte). 

 Concebeu a noção de posição – conceitualmente 

diferente de fase evolutiva – e descreveu as agora 

clássicas posições esquizo-paranóide e a 

depressiva. 

 Suas concepções acerca dos mecanismos arcaicos 

do desenvolvimento emocional primitivo permitiram 



 

11  

 

a análise com crianças, com psicóticos e com 

pacientes regressivos em geral. 

 Para não ficar descompassada com os princípios 

ditados por Freud, conservou as concepções 

relativas ao complexo de Édipo e ao superego, 

porém as realocou em etapas bastantes mais 

primitivas do desenvolvimento da criança. 

 

Juntamente com os ataques sádico-destrutivos da criança, 

com as respectivas Melanie Klein considerou, como ponto 

de partida para o estudo do processo de desenvolvimento 

da criança os primeiros três ou quatro meses de vida, 

enquanto Freud, considerava esse ponto a partir dos 4 

anos. No primeiro trimestre, o bebê experimenta a 

ansiedade como resultante do efeito proveniente de fontes 

internas e externas; a atividade interna do instinto de morte 

dá origem ao medo de ser aniquilado e esse aniquilamento 

é a causa primária da ansiedade persecutória. Nessa fase a 

criança sofre o desconforto e dor pela  perda intra-uterina, 

que é sentida pelo bebê como uma agressão perpetrada 

por forças hostis, isto é, como perseguição, ficando exposto 

a dolorosas privações, causando-lhe ansiedade. 



 

12  

 

Para Klein a relação objetal é iniciada com a presença da 

mãe e a amamentação do bebê, sendo esse um dos pilares 

de sua teoria. Melanie Klein faz duas considerações 

importantes que passa a denominar de posição esquizo-

paranóide e posição depressiva da criança. 

A posição esquizo-paranóide, vivenciada pela criança por 

volta dos três a quatro meses de idade, traz uma luz sobre 

a teoria kleiniana e produz grande vantagem, concernente 

ao fato de se dar início numa fase bem primitiva e a partir 

daí poder descrever o crescimento psicológico do indivíduo. 

Na consideração de Klein, num certo sentido, tanto a 

posição esquizo-paranóide e a posição depressiva 

constituem fases de desenvolvimento, podendo considerá-

las subdivisões do estágio oral. 

 

3. Hartman – M. Mahler: Psicologia do Ego. 

 

Para caracterizar a denominada Escola da Psicologia do 

Ego, deve-se considerar o importante trabalho desenvolvido 

por a psicanalista de nacionalidade austríaca, Margaret 

Schönberger Mahler, que nasceu em Sopron, na Hungria, 



 

13  

 

em 10 de maio de 1897, e faleceu em Nova York, EUA, em 

2 de outubro de 1985. Formou-se em medicina em 1922 e, 

na Áustria, mudou seu foco de interesse da pediatria para a 

psiquiatria. Em 1926 iniciou, com Helene Deutsch, sua 

análise de formação ou didática. Sete anos depois ela era 

aceita como analista. Com Anna Freud, ela criou o primeiro 

centro de tratamento para crianças em Viena.  

Em 1948 realizou estudos clínicos sobre a denominada 

psicose normal e patológica em crianças. Ela distinguia no 

bebê a psicose autística e a psicose simbiótica(normal ou 

patológica). Em 1950, Mahler e Manuel Furer fundaram o 

Master’s ChildrenCentre em Manhattan. Ali desenvolveu um 

modelo de tratamento tripartite, no qual a participava do 

tratamento da criança. Mahler enfatizou a importância e o 

papel do meio ambiente para o desenvolvimento da criança. 

Estava particularmente interessada na dualidade mãe-bebê 

e documentou cuidadosamente o impacto das primeiras 

separações da criança com relação à sua mãe. 

Sua tese principal parte de algumas das hipóteses de 

Freud, Bleuler e Kamer. A documentação de sua pesquisa 

sobre separação-individuação foi a contribuição mai Seus 



 

14  

 

estudos sobre as patologias narcísicas apresentadas em 

trabalhos e também na publicação de seus livros 

provocaram críticas negativas e contundentes. Colegas e 

estudantes passaram a se reunir com ele regularmente e 

formaram o Grupo de estudos da psicologia do self.  

A Psicologia do Ego, deu uma ênfase nos processos 

defensivos do ego, em particular daqueles que se referem a 

neutralização das energias pulsionais, sexuais e agressivas, 

valorizando assim o enfoque dinâmico da psicanálise 

Até Hartmann, as noções de Ego e Self estavam muito 

confusas entre si: devemos a esse autor uma mais clara 

diferença conceitual entre Ego como instância psíquica 

encarregado de funções, e Self como um conjunto de 

representações que determinam o sentimento de si mesmo. 

A principal tarefa do ego é a de uma adequada adaptação, 

promovendo soluções adaptativas entre as demandas 

pulsionais e as demandas da realidade, muito particular 

com uma boa utilização da capacidade de síntese e de 

integração por parte do ego 

Segundo conta Arnold Goldemberg na introdução à obra 

“Como cura a psicanálise” publicação póstuma de autoria 



 

15  

 

de Kohut, o interesse pelos seus trabalhos se expandiu 

tanto e tão rapidamente que um grupo maior com cerca de 

50 membros suplantou o originalmente criado. 

 

4. Kohut: Teoria do Self  

 

Em suas observações, Kohut formulou, a partir do exercício 

clínico, o conceito estrutural do self-objeto: o indivíduo que 

numa espécie de vivência aglutinada desempenha as 

funções ainda impossíveis ao bebê, que não possui um self 

estruturado, mas apenas um núcleo de self a ser 

desenvolvido a partir dessa vinculação com o outro self.  

Kohut afirma que os self-objeto que cumprem funções 

psicológicas para o bebê são reconhecidos e 

experimentados pelas funções que exercem junto a ele e 

não por sua existência e característica individual, ou seja, 

para o bebê, o adulto que cuida é parte de si mesmo. 

O self-objeto, em sua especificidade vincular, apresenta 

modalidades como, por exemplo, o self-objeto idealizado, 

cujo mecanismo é de “fusão com um objeto onipotente que 

garanta a segurança e amparo”. Também o self-objeto 



 

16  

 

especular que garante ao bebê “o espelhamento necessário 

para sua condição de valor e autonomia”. Ainda o self-

objeto gemelar, que atende à necessidade de semelhança 

essencial, permite surgir o “sentimento de pertencer a um 

contexto humano”. 

Caso o self-objeto falhe, para além ou aquém da 

capacidade maturacional, ao invés da necessária 

desidealização do self-objeto falho ocorrerá, então, a 

internalização idealizada do mesmo. Assim surgem as 

patologias narcísicas do self.  O self (teoria do si)completo e 

não defeituoso tem em seu aspecto dinâmico o que Kohut 

denominou arco ininterrupto de tensão. É no 

restabelecimento deste arco ininterrupto de tensão, desde 

seus ideais básicos e habilidades até o desenvolvimento da 

capacidade de realizar  de criar, de produzir, que o self 

narcísico defeituoso tentará, mais uma vez, agora no 

ambiente analítico com seus fatos transferências, retomar e 

desenvolver-se com seu próprio núcleo do self. 

Kohut ressalta que a cura do self ocorre a partir das 

vivências emocionais do paciente na reativação e análise 

das transferências. Noutras palavras: a situação de análise 



 

17  

 

é o ambiente no qual os conflitos não solucionados na 

infância são reativados na transferência, tornados 

conscientes e elaborados através do processo analítico. 

Mais tarde influenciado pela metapsicologia freudiana, 

escreveu sobre uma nova perceptiva sobre o conceito de 

Narcisismo em “Formas e Transformações do Narcisismo”. 

Calcado na definição de narcisismo de H. Hartmann, 

“investimento libidinal do self ( do prazer)”, criticou a visão 

negativa dada ao conceito, considerando-a moralista e 

postulou que o narcisismo teria uma linha própria de 

desenvolvimento e se diferenciaria em duas formas, self 

narcísico (em 1968, ele substitui esse termo por “self 

grandioso”) e imago parental idealizada. Essa postulação 

visava atender sua inquietação de que a teoria clássica não 

atenderia a clínica dos pacientes com transtornos 

narcísicos. 

O narcisismo passa a ser conceituado como uma estrutura 

da mente, com espaço nas relações humanas, tendo 

características evolutivas e se transformando através do 

tempo e das relações significativas. 

 



 

18  

 

5. Donald Woods Winnicott: A família e o 

desenvolvimento individual.  

 

Pediatra e psicanalista, nasceu numa próspera família de 

Plymouth, na Grã-Bretanha, em 7 de abril de 1896, e 

morreu em Londres, em 25 de janeiro de 1971. Ingressou 

na Universidade de Cambridge onde estudou biologia e 

depois medicina. Entretanto, irrompeu a guerra de 1914-18, 

o que o levou a servir como estagiário de cirurgia e oficial 

médico em um destróier. Em 1923, foi indicado para o The 

Queen’s Hospital for Children e também para o Paddington 

Green Hospital for Children, onde permaneceu pelos 40 

anos seguintes, trabalhando como pediatra, psiquiatra 

infantil e psicanalista. 

Foi um colaborador de jornais médicos, psiquiátricos e 

psicanalíticos, e também escreveu para revistas destinadas 

ao público em geral, nas quais discutia problemas das 

crianças e das famílias. Dedicou-se  à construção da teoria 

do amadurecimento pessoal (um caminho a ser percorrido 

partindo da dependência absoluta e dependência relativa 

rumo à independência relativa), que, além de constituir uma 



 

19  

 

teoria da saúde, com descrição das tarefas impostas, desde 

o início da vida, pelo próprio amadurecimento, configura 

também o horizonte teórico necessário para a compreensão 

da natureza e etiologia dos distúrbios psíquicos. 

A distinção de seu trabalho, metodologicamente, em 

relação a Freud e outros, foi a decisão de estudar o bebê e 

sua mãe como uma “unidade psíquica”, o que lhe permitia 

observar a sucessão  de mães e bebês e obter 

conhecimento referente à constelação mãe-bebê e não 

como dois seres puramente distintos. Assim, não há como 

descrever um bebê sem falar de sua mãe, pois, no início, o 

ambiente é a mãe e apenas gradualmente vai se 

transformando em algo externo e separado do bebê. 

O ambiente facilitador é a mãe suficientemente boa, porque 

atende ao bebê na medida exata das necessidades deste, e 

não de suas próprias necessidades. Esta adaptação da 

mãe torna o bebê capaz de ter uma experiência de 

onipotência e cria a ilusão necessária a um 

desenvolvimento saudável. 

O conceito de “Preocupação Materna Primária” pode ser 

comparado a um estado de retraimento da mãe e é 



 

20  

 

necessário para que ela possa estar envolvida 

emocionalmente com seu bebê. Uma grande contribuição 

do autor refere-se ao conceito dos objetos transicionais e 

fenômenos transicionais que surgem na superação do 

estágio de dependência absoluta em direção à dependência 

relativa, sendo que não é importante o objeto que está 

sendo utilizado, mas sim, o uso que a criança faz desse 

objeto. Ele se coloca na zona intermediária, na separação 

entre a mãe e o bebê, ajudando a tolerar a angústia de 

separação e ausência materna. 

Teoria do Inato: Para Winnicott, o potencial inato de 

crescimento num bebê se expressava em gestos 

espontâneos. Se a mãe responde apropriadamente a esses 

gestos, a qualidade da adaptação proporciona um núcleo 

crescente de experiência para o bebê, o qual resulta num 

senso de completude, força e confiança, que ele chama de 

“verdadeiro self”. A sua crescente força permite ao bebê 

lidar com posteriores frustrações e fracassos relativos por 

parte da mãe,sem perder sua vivacidade. 

Se a mãe é incapaz de responder adequadamente aos 

gestos do bebê, este desenvolve a capacidade de adaptar-



 

21  

 

se e submeter-se às “invasões” da mãe, isto é, às iniciativas 

e exigências dela, e sua espontaneidade é gradualmente 

perdida. Winnicott chamou este desenvolvimento defensivo 

de “falso self”. Quanto maior o “desajuste” entre mãe e o 

bebê, maior a distorção e interrupção no desenvolvimento 

da personalidade deste. 

Para Winnicott, a psicopatia ou tendência anti-social 

caracteriza-se como um transtorno no qual a falha 

ambiental tem um importante papel. O jogo da espátula teve 

sua origem na clínica diagnóstica de mães e bebês e o jogo 

dos rabiscos surgiu de sua prática psiquiátrica com 

crianças. 

A teoria de Winnicott baseia-se no fato de que a psique não 

é uma estrutura pré- existente e sim algo que vai se 

constituindo a partir da elaboração imaginativa do corpo e 

de suas funções – o que constitui o binômio psique-soma. 

Essa elaboração se faz a partir da possibilidade materna de 

exercer funções primordiais como o holding (permite a 

integração no tempo e no espaço), handling (permite o 

alojamento da psique no corpo) e a apresentação\ de 

objetos (permite o contato com a realidade). 



 

22  

 

6. Escola Francesa de Psicanálise – Jacques Lacan. 

 

Lacan estudou no Colégio Stanislas, dirigido por jesuítas. 

Sempre foi um aluno brilhante. Em 1919 matricula-se na 

faculdade de medicina e no ano seguinte começa o curso, 

sendo que a partir de 1926 especializa-se em psiquiatria. 

Paralelamente estudava literatura e filosofia e se aproxima 

do movimento surrealista. Faz amizade com René e 

Salvador Dali, encontra Breton, lê os trabalhos de Pichòn, 

em quem admira um novo mestre da língua. 

Dois dos grandes mestres do jovem Lacan foram: Henri 

Wallon (e sua teoria do estágio do espelho) e Alexandre 

Kojéve (nos seus comentários sobre Hegel). Revoltado com 

o crescimento evidenciado nos Estados Unidos da escola 

da “Psicologia do Ego”, que Lacan acreditava estar 

deturpando o real sentido da psicanálise, resolveu dirigir 

seus estudos para uma releitura de Freud. 

*Lacan é um autor polêmico – discutido e admirado, para 

alguns teóricos é considerado o maior psicanalista depois 

de Freud, ou até mesmo do seu porte; para os seus críticos, 



 

23  

 

a teoria lacaniana é um retrocesso da psicanálise, um 

desvirtuador da teoria freudiana. 

Em 1936, obtém o título de Médico dos Hospitais 

Psiquiátricos; Nesse mesmo ano inicia relações com Sylvia 

Bataille. Em 1941 separa-se de sua primeira esposa e tem 

uma filha Judith Sofhie, filha de Lacan com Sylvia. 

Realiza o seminário “Os Escritos Técnicos de Freud” (sendo 

este o primeiro Seminário de Lacan que foi registrado por 

estenotipista, possibilitando posterior publicação). 

 

A técnica lacaniana é alvo de uma contestação permanente. 

Em 1951, a comissão de ensino exige que Lacan regule sua 

situação. 

Em 1966 reúne seus escritos em um único volume os 

Escritos. Em 1967 propõe a criação do “passe” (analindo-

analista: Com isso, Lacan sustenta que se pode tirar 

aprendizagem do que se encontra nesse ponto de 

passagem. Deve-se notar que se trata de um ponto de 

passagem que se tornou ponto de impasse na história do 

movimento psicanalítico), que seria um dispositivo regulador 

da formação do analista.  



 

24  

 

O inconsciente estrutura-se como uma linguagem. Com 

esta tese fundamental, Jacques Lacan defende a 

dependência do sujeito ante a ordem significante. Assim 

sendo, esse autor entende que é na palavra que o 

inconsciente encontra sua articulação essencial (DOR, 

1989). Sem a relação estabelecida com a alteridade, como 

poderia o sujeito se constituir? Durante todo o seu ensino, 

Lacan diferencia o Outro com “o” maiúsculo e o outro com 

“o” minúsculo. Dor (1989, p.154) considera imprescindível 

elucidar o caráter fundamental da referência ao Outro, que 

se encontra no princípio mesmo do processo de 

comunicação, sendo o código isótopo ao lugar do Outro, “de 

onde resulta que o inconsciente é o discurso do Outro”. O 

Outro é o lugar do significante, é o registro do simbólico, 

que Lacan denomina de Outro na medida mesma em que o 

campo dos significantes é faltoso, é incompleto e nele há 

sempre a possibilidade de introduzir, por meio de um ato 

criativo, um novo significante (JORGE, 2002, p. 92, grifos 

do autor). 

Lacan também estabelece uma diferença precisa entre 

sentido e significação, sendo esta última um efeito, isto é, 

algo que passa a existir em um encontro de elementos. O 



 

25  

 

sentido é o efeito que surge na relação do eu com a 

imagem e que se articula no encontro de dois sistemas: o 

imaginário e o simbólico. Já a significação é um efeito do 

simbólico. Sinônimo de sujeito do inconsciente, ela é o 

efeito produzido pelo vínculo entre dois significantes 

(NASIO, 1995). 

A partir de 1938, em função dos ensinamentos de Kojève, 

Lacan trabalha a distinção entre o “Je”, sujeito do desejo, e 

o Moi”, lugar da ilusão e fonte do erro (SANTUÁRIO, 2004). 

O sujeito da enunciação é sempre um não-dito que só pode 

se fazer presente ausentando-se do enunciado (SAFATLE, 

2000). 

É importante sublinhar que Lacan desenvolve a lógica do 

significante para edificar uma teoria sobre a relação entre 

inconsciente e linguagem, sendo o significante a unidade 

mínima do simbólico. O significante lacaniano tem como 

característica essencial o fato de jamais comparecer 

sozinho, isolado, mas articulado com outros significantes. 

Assim sendo, é a articulação entre os significantes que 

engendra o processo de significação (JORGE & 

FERREIRA, 2005). 



 

26  

 

7. Wilfred Ruprecht Bion: Dinâmica dos grupos 

 

Wilfred Ruprecht Bion nasceu em 8 de setembro de 1897 

em Muttra, no Penjab, província anexada à Colônia Inglesa 

em 1849. Seu pai era engenheiro do serviço público 

britânico à época do seu nascimento, servindo, portanto, na 

Índia. Sua mãe foi uma pessoa simples de temperamento 

instável, mostrava-se freqüentemente triste e o garoto sofria 

muito com estas características da mãe. Bion viveu na Índia 

até os sete anos sob os cuidados de uma ama indiana 

(Ayah), senhora que exerceu sobre ele marcante influência. 

Os altos funcionários ingleses tinham por praxe mandar 

seus filhos para estudarem na Inglaterra. Por volta dos oito 

anos Wilfred foi enviado para Londres e lá morou sem a 

família, interno em um colégio onde recebia escassas 

visitas dos pais. No período entre o final da infância e a 

adolescência, Bion encontrou dificuldades em se adaptar, 

pois sentia aguda solidão e declarou, quando adulto, que 

amargas impressões ficaram-lhe impressas em função do 

rígido e repressor sistema escolar da tradicional escola 

pública que freqüentou neste período. 



 

27  

 

A atividade desportiva auxiliou Wilfred a desenvolver maior 

integração com os colegas, tornando-se capitão de equipes 

desportivas de rúgbi, natação e waterpolo. Ao término da 

Guerra foi para a Universidade de Oxford, onde estudou 

História Moderna, Filosofia - demonstrando interesse 

especial por Kant - e Teologia, licenciando-se em Letras, o 

que o levou a se dedicar ao magistério. Também 

apresentava talento inegável para pintura impressionista. 

Ao ler Freud ficou fascinado e resolveu fazer medicina e se 

tornar psicanalista. Após sua formatura, como médico, aos 

33 anos, conseguiu algumas condecorações como 

cirurgião. Em seguida, envolveu-se com a prática 

psiquiátrica e seempregou na Tavistock Clinic. Analisou-se 

por dois anos com J. Rickmann, quando a II Guerra 

provocou a interrupção do processo analítico.  

Bion continuava a trabalhar na Tavistock quando voltou ao 

exército, em 1940, em plena 2ª Guerra Mundial; neste 

período se dedicou à reabilitação dos pilotos do exército. 

Com o final da Guerra, voltou a trabalhar na Tavistock com 

grupos. Essas experiências foram relevantes para suas 

concepções sobre trabalho com grupos. Bion conhece Betty 

Jardine, famosa atriz de teatro e com ela se casa. Mas em 



 

28  

 

1945, então com 48 anos, seu casamento termina com a 

morte prematura de Betty durante o parto de sua filha 

Partenope. Este fato o deixa profundamente consternado, 

levando-o reiniciar sua análise, desta vez com Melanie 

Klein, processo que durou oito anos. Durante este período 

retornou para sua formação no Instituto de Psicanálise de 

Londres. Casou-se pela segunda vez com Francesca, que 

era pesquisadora e sua assistente na Tavistock. Tiveram 

um casal de filhos, Julian e Nicola. Francesca vive até hoje 

em Oxford, onde zela pela obra do marido.  

Bion fez diversas viagens pelo mundo, chegando a proferir 

algumas conferências no Brasil e Argentina; muitas delas 

em São Paulo. O clima em Londres começou a despertar 

muita rivalidade entre ele e os kleinianos e isto o fez aceitar 

um convite para residir na Califórnia, onde permaneceu por 

11anos. Em agosto de 1979 decide voltar para a Inglaterra; 

parece que desejava se reaproximar dos filhos e se 

preparava para voltar a clinicar quando foi acometido 

cronicamente por leucemia mielóide aguda. Ao tomar 

ciência do diagnóstico teria dito: “A vida sempre nos reserva 

surpresas, geralmente desagradáveis”.W. R. Bion morreu 

em questão de dias, com 82 anos, em 08 de novembro de 



 

29  

 

1979 na cidade de Oxford, na Inglaterra. Bion escreveu uma 

autobiografia que se transformou em um livro póstumo, em 

1982. Este relato se intitula, The long weekend. Segundo 

Bléandonu, um de seus biógrafos, Bion aumentou nosso 

prazer em aprender. Reexaminou as coisas a partir de seus 

começos, e descobriu um novo caminho para a psicanálise. 

Surge como verdadeiro inovador de uma prática moderna. 

(Bléandonu, 1990) 

Bion apresenta uma produção inovadora que revela seus 

sólidos conhecimentos científicos em diversas áreas. 

Propõe, também, uma expansão sensível para o momento 

do encontro psicanalítico, revelando a vivacidade envolvida 

nos fatos, com o objetivo de apreender a realidade o quanto 

possível. Essa produção abrange um período de 40 anos, 

distribuídos em aproximadamente 50 títulos. Alguns de seus 

estudiosos apresentam seu pensamento através de três 

modelos: científico-filosófico, influenciados principalmente 

pelo empirismo inglês e por Kant; estético-artístico, por 

Shakespeare; místico-religioso, por Mestre , São João da 

Cruz e Bhagavad-Gita. 



 

30  

 

Tal percepção torna o processo psicanalítico muito mais 

real e produtivo, transformando o chamado setting analítico, 

inicialmente considerado um espaço abstrato, livre de 

influências exógenas, no campo de expansão da emoção e 

do imaginário, que se estabelece na interação paciente-

analista, caracterizada por um processo 

transferencialcontratransferencial intenso, rico na sua 

essência, que pode ser interpretado simbolicamente como 

sendo um processo onde “pessoas cuidam de pessoas”. 

Nem por isso, o psicanalista se divorcia das suas bases 

teóricas, dos conceitos estruturantes do seu saber, mas 

lhes proporciona uma ressignificação adequada às 

demandas da vida moderna. A práxis psicanalítica 

contemporânea incorpora processos relacionais diferentes, 

sempre relegados a um segundo plano pela ortodoxia 

acadêmica, tais como herança de caráter por ressonância, 

comunicação entre paciente e terapeuta pela ligação dos 

inconscientes, entre outros. 

A psicanálise contemporânea, leva em consideração 

sintomas relacionados com a interpretação da influência 

dos fatores hereditários, tais como aqueles relacionados 

com processos de transtornos mentais mais leves, 



 

31  

 

especialmente as neuroses, considerados atualmente como 

realmente passíveis de transmissão através da 

descendência familiar, não  necessariamente pela herança 

genética, mas por diversos fatores capazes de facilitar a 

continuidade de sintomas na convivência do grupo. 

A possibilidade de que a presença de um membro com um 

transtorno neurótico estruturado na família pode provocar, 

no paciente, a reprodução de sintomas similares naqueles 

que com ele convivem, tornando-se por isso mesmo 

neurótico também (os chamados neuróticos de adaptação 

segundo a Classificação Internacional de Doenças da 

Organização Mundial de Saúde).  

Isso estende o campo dos sofrimentos individuais, que se 

faz extensivo a todo ogrupo familiar, causando 

desestruturações capazes de culminarem em separações 

ou tragédias maiores. Alguns dos relatos de violência que 

campeiam nos noticiários da mídia tiveram origem em 

pequenos transtornos mentais negligenciados pelos 

familiares e que poderiam ter sido evitados se as medidas 

terapêuticas cabíveis fossem tomadas. 



 

32  

 

A psicanálise contemporânea considera da maior 

importância a influência da cultura do grupo familiar, que 

pode levar à cristalização mental de preconceitos ligados à 

culpa, ao medo, à disciplina autoritária, à violência física e 

sexual, a fatores relacionados com pobreza e carência de 

infra-estrutura social, educação e dependência química, que 

se instalam nos descendentes como se fossem 

comportamentos naturais, e até que o são no ambiente 

doentio em que vivem, mas incapacitantes para uma vida 

feliz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

33  

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

 Murta, Alberto: O passe, o rateio e um psicanalista”. 

 Alain Miller, Jacques; O Percurso de Lacan, org. 

Zahar Editor, Rio de janeiro, 1987. 

 Biografia de Freud, a psicanálise, psicologia da vida 

cotidiana, id e ego, revolução na psicologia, 

psicanálise freudiana, teorias e ideias principais, vida 

e teoria de Freud, obras principais, 

  Bion, W. R. (1975). Experiências com grupos (2a 

ed., W. I. Oliveira, trad.). Rio de Janeiro: Imago; São 

Paulo: EDUSP.  

 Outras fontes: Internet. 

  



 

34  

 

  



 

35  

 

Uma Biografia 

Texto de Rogério Vieira 

 

 

 

Nasceu em 1875 na suíça e faleceu em 1961, aos 85 anos 

de idade, então reconhecido como um dos maiores 

pensadores do século XX. 

 Jung era uma criança sentimental e introspectiva. Seu pai e 

vários outros parentes eram pastores luteranos, e sua mãe, 

habituada ao espiritismo. Talvez, seja essa a razão pela 

qual o jovem Jung se interessava por filosofia e questões 



 

36  

 

espirituais e o pelo papel da religião no processo de 

maturação psíquica das pessoas, povos e civilizações.  

Logo após ter ingressado na faculdade de Medicina, aos 20 

anos, Jung perdeu seu pai e acabou contando com o auxílio 

de um tio materno para poder completar seu curso. 

No início de seus estudos médicos, Jung passou a 

interessar-se pelas relações entre a Teologia e a Psicologia. 

Ele passou a se interessar mais intensamente pelos 

fenômenos psíquicos e investigou várias mensagens 

hipoteticamente recebidas por uma médium local (na 

verdade, uma prima sua), o que acabou sendo o material de 

sua tese de graduação, "Psicologia e Patologia dos Assim 

Chamados Fênomenos Psíquicos". 

Em 1900, o então jovem médico decide-se pela psiquiatria e 

inicia sua carreira na Clínica Psiquiátrica Burgölzli (Suiça), 

um dos mais progressivos centros psiquiátricos da Europa.  

Zurique tornou-se sua morada permanente. Em 1902, Jung 

estudou com Pierre Janet, o notável psiquiatra francês 

(mais famoso do que Freud, na época). Jung se tornou 

assistente do Doutor Bleuler. Retornou para Burghölzli em 

1898 para ser diretor e empregou Jung como interno. 



 

37  

 

Bleuer é conhecido por nomear a esquizofrenia, doença que 

era anteriormente conhecida como dementia praecox. 

Bleuler entendeu que a condição não era uma demência ou 

exclusiva de indivíduos jovens. Assim, ele nomeou a 

doença com um termo menos estigmatizante, mas ainda 

controverso das raízes gregas schizo (dividida) e phrene 

(mente). 

Segundo o Critical Dictionary of Psychoanalysis de Charles 

Rycroft, foi Bleuler quem introduziu o termo "ambivalência" 

em 1911.  

O Oxford English Dictionary refere que Bleuler também 

criou o termo autismo em uma edição de 1912 do American 

Journal of Insanity. 

 

Em 1904, Jung montou um laboratório experimental na 

Clínica Psiquiátrica e desenvolveu o teste de associação de 

palavras para diagnóstico psiquiátrico.  

Jung tornou-se também perito em interpretar os significados 

psicológicos implícitos nas várias associações produzidas. 

Em 1905, com trinta anos, tornou-se professor de 

psiquiatria na Universidade de Zurique e médico efetivo na 

Clínica Psiquiátrica.  



 

38  

 

Em suas pesquisas, Jung entra em contato com as obras 

de Sigmund Freud, lendo primeiramente a obra ‘ A 

interpretação dos sonhos’ no ano de 1900. Jung se 

destacou rapidamente na área da psiquiatria e passou a 

escrever artigos científicos de grande repercussão.  

Num desses escritos Jung se declara admirador de Freud 

por algumas das suas proposições que eram duramente 

criticadas pela comunidade médica.  Mesmo conhecendo as 

fortes críticas que a então principiante Psicanálise sofria por 

parte dos meio médicos e acadêmicos na ocasião, ele fez 

questão de defender as descobertas do mestre vienense, 

convencido que estava da importância e do avanço dos 

trabalhos de Freud.  

Em 1907 aconteceu o primeiro encontro entre Jung e Freud, 

que resultou num diálogo que durou treze horas 

ininterruptas. 

“De início, Freud considerou Jung não só seu discípulo mais 

bem dotado como também o mais importante, seu príncipe 

coroado, o homem destinado a levar sua obra adiante no 

futuro. Como Freud costumava a dizer, Jung era Josué para 

seu Moisés. E desde o começo Freud percebeu de imediato 

as vantagens práticas desse relacionamento. Não só Jung 



 

39  

 

mostrara ser  um formidável defensor das teorias de Freud, 

não apenas tinha ele suas próprias pesquisas no 

Burgholzgli, que sustentavam independentemente as 

teorias freudianas numa época em que Freud ainda era 

discriminado de modo geral no âmbito da comunidade 

acadêmica, como o fato de Jung não ser nem Judeu nem 

austríaco significava que a psicanálise podia se defender 

com mais facilidade das acusações do elitismo intelectual e 

sectário, podendo atrair o interesse simpático de um público 

bem mais amplo,” Michael Palmer. 

A comunhão de idéias e objetivos era tamanha, que eles 

passaram a se corresponder semanalmente, e Freud 

chegou a declarar Jung seu mais próximo colaborador e 

herdeiro lógico, e isso é algo que tem de ser bem frisado, a 

mútua admiração entre estes dois homens, frequentemente 

esquecida tanto por freudianos como por junguianos.  

 

Jung e a religião 

 

“Sempre existiram demônios e poderes, e não nos compete 

criá-los, nem precisamos fazê-lo”. A única tarefa que nos 

cabe é escolher o ‘senhor’ a quem desejamos seguir, para 



 

40  

 

que esse serviço nos proteja dos ‘outros’, que não 

escolhemos. “Deus não é criado, mas escolhido”. p. 92 – 

Jung – Psicologia e religião 

A afirmação de Jung muito se assemelha a uma situação 

registrada na bíblia que diz:, ‘Então Elias se chegou a todo 

o povo, e disse: Até quando coxeareis entre dois 

pensamentos? Se o SENHOR é Deus, segui-o, e se Baal, 

segui-o. Porém o povo nada lhe respondeu.’ (1 Re 18:21). 

Jung, que era filho de pastor protestante, não pode deixar 

de perceber a importância da fé para o homem, e afirmou 

que o problema da humanidade, é criar uma expectativa 

particular de Deus ao invés de buscar conhecê-lo na sua 

essência. 

Se o ‘senhor’ que escolhemos não se identifica com a 

imagem que dele esboçamos no tempo e no espaço. Ele 

continua a atuar como antes nas profundezas da alma, com 

uma grandeza não-reconhecível. A rigor, nem mesmo 

conhecemos a essência de um simples pensamento, 

quanto mais os últimos princípios do psíquico em geral... 

Jung, Psicologia e religião pg 92. 

Jung diz que, uma vez que o homem escolhe um Deus e 

tem uma visão ou preferência pela forma, característica ou 



 

41  

 

imagem desse deus, ao constatar que algo não é 

exatamente ou pelo menos semelhante ao que se imagina, 

esse homem poderá dizer como Nietzche: ‘Deus está morto’ 

todavia, mais acertado seria afirmar: “Ele abandonou a 

imagem que havíamos formado a seu respeito e nós, aonde 

iremos encontrá-lo de novo?” Jung Psicologia e religião 42 

Segunda a bíblia relata em Pv 16:19 ‘Quem guarda o 

mandamento guarda a sua alma; mas aquele que não faz 

caso dos seus caminhos morrerá.’, semelhantemente 

afirmou Jung, que o cristianismo nunca é desprezado por 

aqueles que amam a si mesmos. 

A aventura espiritual do nosso tempo consiste na entrega 

da consciência humana ao indeterminado e indeterminável, 

embora nos pareça -  e não sem motivos – que o ilimitado 

também é regida por aquelas leis anímicas que o homem 

não imaginou, e cujo conhecimento adquiriu pela ‘gnose’ no 

simbolismo do dogma cristão, e contra aquela só os tolos e 

imprudentes se rebelam; nunca porém, os amantes da 

alma.” – Jung – Psicologia e Religião. 

Consta no prefácio do livro Psicologia e Religião de C. G. 

Jung, traduzido pelo Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha que 

“O maior mérito de Jung é o de haver reconhecido, como 



 

42  

 

conteúdos arquétipos da alma humana, as representações 

primordiais coletivas que estão na base das diversas formas 

de religião”.  

Numa ocasião, ao ser argüido sobre a existência de Deus, 

Jung respondeu: ‘I do not believe, I know. –– Henri Fabre, 

humanista, naturalista, entomologista, escritor e poeta 

francês sobre a mesma questão, disse: “Não acredito em 

deus: eu o vejo. Fabre – entomologista – chegou a essa 

conclusão através da natureza dos instintos, observando o 

mundo dos insetos. Jung – no trato com a natureza psíquica 

do homem, observando e sentindo as manifestações do 

inconsciente. Prefácio da edição alemã de Psicologia e 

Religião de Jung 

Jung entendia que a descrença em Deus provinha da 

ignorância daqueles que queriam poder medir Deus, e vê-lo 

para crê-lo. 

‘... o erro materialista foi inevitável. Como não se pôde 

descobrir o trono de deus entre as galáxias, conclui-se 

simplesmente que Deus não existe. Pg  90 – Jung –

Psicologia e religião 

Em 1909 Jung e Freud viajam juntos para proferir uma série 

de conferências na Clark University, em Massachusetts. 



 

43  

 

Nessa ocasião, Jung discorreu sobre seu método de 

associação de palavras e Freud sobre o método 

Psicanalítico.  

Tamanha identidade de pensamentos e amizade não 

conseguia esconder algumas diferenças fundamentais, e 

nem os confrontos entre os fortes gênios de um e de outro. 

Nessa época Freud referia-se a Jung como seu sucessor, 

fato que despertava certo desconforto em Jung, que já 

antevia diferenças importantes entre seu pensamento e as 

formulações de Freud, sobretudo no que dizia respeito a 

conceitos básicos, religião, sexualidade e interpretação dos 

sonhos, bem como e principalmente no que se referia à 

teoria da libido. 

Anterior mesmo ao período em que estavam juntos, Jung 

começou a desenvolver uma sistema teórico que chamou, 

originalmente, de "Psicologia dos Complexos", mais tarde 

chamando-a de "Psicologia Analítica", como resultado direto 

de seu contato prático com seus pacientes. O conceito de 

inconsciente já estava bem sedimentado na sólida base 

psiquiátrica de Jung antes de seu contato pessoal com 

Freud, mas foi com Freud, real formulador do conceito em 



 

44  

 

termos clínicos, que Jung pôde se basear para aprofundar 

seus próprios estudos.  

O contato entre os dois homens foi extremamente rico para 

ambos, durante o período de parceria entre eles. Aliás, foi 

Jung quem cunhou o termo e a noção básica de 

"complexo", que foi adotado por Freud. Por complexo, Jung 

entendia os vários "grupos de conteúdos psíquicos que, 

desvinculando-se da consciência, passam para o 

inconsciente, onde continuam, numa existência 

relativamente autônoma, a influir sobre a conduta" (G. 

Zunini). E, embora possa ser frequentemente negativa, 

essa influência também pode assumir caracterísiticas 

positivas, quando se torna o estímulo para novas 

possibilidades criativas. 

Jung jamais conseguiu aceitar a insistência de Freud de 

que as causas dos conflitos psíquicos sempre envolveriam 

algum trauma de natureza sexual, e Freud não admitia o 

interesse de Jung pelos fenômenos espirituais como fontes 

válidas de estudo em si.  

O rompimento entre eles foi inevitável, ainda que Jung o 

tenha, de certa forma, precipitado. Ele iria acontecer mais 

cedo ou mais tarde. O rompimento foi doloroso para ambos. 



 

45  

 

A turbulenta ruptura do trabalho mútuo e da amizade 

acabou por abrir uma profunda mágoa mútua, nunca 

inteiramente assimilada pelos dois principais gênios da 

Psicologia do século XX e que ainda, infelizmente, divide 

partidários de ambos os teóricos. 

O conceito, inconsciente coletivo, que amplificava o 

conceito de inconsciente tal como postulado por Freud, foi o 

grande responsável pelo afastamento de Jung da escola de 

Psicanálise. Sobre seu rompimento com Freud, Jung 

escreveria, em 1950: "A coisa toda explodiu como um 

terremoto impossível de ser detido [...] Por dois meses 

fiquei paralisado, sem poder continuar a escrever, sabia que 

esta publicação me custaria a amizade de Freud." Cf. 

Memórias, Sonhos e Reflexões, pág. 167/162, citado em C. 

G. Jung - Word and Image, pág. 56. 

Em 1910 quando a “Associação de Psicanálise 

Internacional” foi fundada Jung foi eleito seu presidente. Em 

1914 Jung renunciou à pesidência da API e demitiu-se 

como membro devido as enormes divergências teóricas e 

metodológicas entre o seu pensamento e o de Freud. 

Após seu rompimento com Freud, Jung atravessou um 

período de incertezas e desorientações, chegando mesmo 



 

46  

 

a interromper sua cátedra, já que não considerava correto 

ensinar jovens alunos quando ele próprio estava tão 

confuso. Jung investe maciçamente no auto conhecimento 

e na pesquisa de seu próprio inconsciente, iniciando uma 

jornada que duraria quase seis anos.  

A olhos desavisados, esse período poderia mostrar até 

mesmo traços de perturbação psíquica. Para o observador 

atento, contudo, ele representou um enorme passo adiante 

na compreensão das fantasias e dos conteúdos do 

inconsciente profundo. "Os anos em que estive possuído 

por minhas imagens profundas, foram os mais importantes 

de minha vida - neles tudo de essencial foi decidido." Cf. 

Memórias, Sonhos e Reflexões. C.G.Jung, Editora Nova 

Fronteira, Rio de Janeiro, 1963, pág. 199)  

A pressão interior era intensa. Sonhos de morte e 

renascimento levam-no ao desespero. Para fazer frente a 

esse tumulto interior, Jung começou então a brincar com 

pedras à margem do lago de sua casa em Küsnacht, 

construindo com elas uma cidadezinha em miniatura, 

atividade que manteria pelo resto de sua vida. Além do jogo 

com pedrinhas Jung fazia também da pintura e da escultura 



 

47  

 

formas através das quais podia aproximar-se e 

compreender o inconsciente através das imagens.  

"Sei tão pouco acerca do que o inconsciente pede que 

simplesmente o deixo entregue às minhas mãos, de 

maneira que, depois, eu possa pensar acerca daquilo a que 

dei forma." Cf. M.S.R., pág. 176 

‘... porque pelo fruto se conhece a árvore... Pois do que há 

em abundância no coração, disso fala a boca. O homem 

bom tira boas coisas do bom tesouro do seu coração, e o 

homem mau do mau tesouro tira coisas más.’ Mt 12.33-35 

Foi durante esse período de crise que Jung pintaria sua 

primeira mandala. No Lamanismo e no Yoga, a mandala é 

uma representação circular do cosmo em conexão com os 

poderes divinos, utilizada como instrumento de 

contemplação.  

‘’Neste trabalho (mandalas pessoais), é muito comum 

surgirem traumas passados, que são colocados no desenho 

de forma sutil, só percebidos por quem souber fazer a 

leitura do que está sendo sinalizado. Esta leitura se faz por 

meio do traço, da forma, das cores, dos símbolos e de 

vários outros aspectos que aparecem quando se desenha 

uma mandala pessoal’’ (www.mundodasmandalas.com) 



 

48  

 

Para Jung a mandala era a representação do processo 

psíquico de individuação, regido pelo self, um princípio 

ordenador central.  que organiza e regula todos os outros  

Eu tive que abandonar a idéia de a posição 

hierarquicamente superior do ego. ...  Eu vi que tudo, todos 

os caminhos que eu tinha vindo a seguir, todos os passos 

que eu tinha tomado, estava levando de volta para um único 

ponto - a saber, o ponto médio.  Tornou-se cada vez mais 

claro para mim que a mandala é o centro.  É o expoente de 

todos os caminhos.  É o caminho para o centro, a 

individuação.  

 ...  Eu sabia que em encontrar a mandala como uma 

expressão do eu que eu tinha atingido o que para mim foi o 

máximo. - CG Jung. Memórias, Sonhos, Reflexões. 

www.carl-jung.net/mandala.html 

www.netreach.net/~nhojem/jung.htm  

 

No pensamento junguiano, a individuação é a busca do ser 

total, do desenvolvimento de nossas possibilidades 

inerentes, ou seja a possibilidade de reencontrar-se com os 

aspectos que foram negligenciados em nossa 

personalidade.  



 

49  

 

Em 1948, foi fundado o instituto Carl Gustav Jung.  

Eis o que Freud afirmou do sistema de Jung: "Aquilo de que 

os suíços tinham tanto orgulho nada mais era do que uma 

modificação da teoria psicanalítica, obtida rejeitando o fator 

da sexualidade. Confesso que, desde o início, entendi esse 

'progresso' como adequação excessiva às exigências da 

atualidade". 

Para Freud, a teoria de Jung era uma corruptela de sua 

própria teoria, simplificada diante das exigências moralistas 

da época. Não há nada mais falso. Sabemos que foi Freud 

quem, algumas vezes, utilizou-se de alguns conceitos de 

Jung, embora de forma mascarada. Já por seu turno, Jung 

nunca quis negar a importância da sexualidade na vida 

psíquica, "embora Freud sustente obstinadamente que eu a 

negue". Ele apenas "procuravava estabelecer limites para a 

desenfreada terminologia sobre o sexo, que vicia todas as 

discussões sobre o psiquismo humano, e situar então a 

sexualidade em seu lugar mais adequado. O senso comum 

voltará sempre ao fato de que a sexualidade humana é 

apenas uma pulsão ligada aos instintos biofisiológicos e é 

apenas uma das funções psicofisiológicas, embora, sem 

dúvida, muitíssimo importante e de grande alcance".  



 

50  

 

Algumas Teorias e métodos de Jung 

 

Psicologia analítica. também conhecida como Psicologia 

Junguiana ou Psicologia Complexa, é um ramo de 

conhecimento e prática da psicologia, iniciado por Jung o 

qual se distingue da psicanálise iniciada por Freud, por uma 

noção mais alargada da libido e pela introdução do conceito 

de inconsciente coletivo. 

Carl Jung desenvolveu uma teoria de psicologia complexa e 

fascinante, que abrange uma série extraordinariamente 

extensa de comportamentos e pensamentos humanos. A 

análise de Jung sobre a natureza humana inclui 

investigações acerca de religiões orientais, alquimia, 

parapsicologia e mitologia. De início, sua teoria provocou 

maior impacto em filósofos, folcloristas e escritores do que 

em psicólogos ou psiquiatras. Um dos principais conceitos 

de Jung é o da "individuação", termo que usa para um 

processo de desenvolvimento pessoal que envolve o 

estabelecimento de uma conexão entre o ego, centro da 

consciência, e o self, centro da psique total, o qual, por sua 

vez, inclui tanto a consciência como o inconsciente. Para 

Jung, existe interação constante entre a consciência e o 



 

51  

 

inconsciente, e os dois não são sistemas separados, mas 

dois aspectos de um único sistema. A psicologia junguiana 

está basicamente interessada no equilíbrio entre os 

processos conscientes e inconscientes e no 

aperfeiçoamento do intercâmbio dinâmico entre eles.  

Método de associação de palavras 

Jung já havia usado a noção de complexo desde 1904, na 

diagnose (Conhecimento das doenças pela observação dos 

seus sintomas) das associações de palavras. A variância no 

tempo de reação entre palavras demonstrou que as atitudes 

do sujeito diante de certas palavras-estímulo, quer 

respondendo de forma excitante, quer de forma apressada, 

era diferente do tempo de reação de outras palavras que 

pareciam ter estimulação neutra. As reações não 

convencionais poderiam indicar (e indicavam de fato) a 

presença de complexos, dos quais o sujeito não tinha 

consciência. 

Utilizando-se da técnica e do estudo dos sonhos e de 

desenhos, Jung passou a se dedicar profundamente aos 

meios pelos quais se expressa o inconsciente.  

Os sonhos pessoais de seus pacientes o intrigavam na 

medida em que os temas de certos sonhos individuais eram 



 

52  

 

muito semelhantes aos grandes temas culturais ou 

mitológicos universais, ainda mais quando o sujeito nada 

conhecia de mitos ou mitologias.  

O mesmo ocorria no caso dos desenhos que seus 

pacientes faziam, geralmente muito parecidos com os 

símbolos adotados por várias culturas e tradições religiosas 

do mundo inteiro. Estas similaridades levaram Jung à sua 

mais importante descoberta: o "inconsciente coletivo". 

Assim, Jung descobrira que além do consciente e 

inconsciente pessoais, já estudados por Freud, existiria uma 

zona ou faixa psíquica onde estariam as figuras, símbolos e 

conteúdos arquetípicos de caráter universal, 

frequentemente expressos em temas mitológicos.  

É a camada mais profunda da psique humana. Segundo 

Jung, o inconsciente coletivo não deve sua existência a 

experiências pessoais; ele não é adquirido individualmente.  

Jung faz a distinção:  

O inconsciente pessoal é representado pelos sentimentos e 

idéias reprimidas, desenvolvidas durante a vida de um 

indivíduo.  

O inconsciente coletivo não se desenvolve individualmente, 

ele é herdado. É um conjunto de sentimentos, pensamentos 



 

53  

 

e lembranças compartilhadas por toda a humanidade tais 

como imagens virtuais, que seriam comuns a todos os 

seres humanos. 

Jung descreve que nós nascemos com uma herança 

psicológica, que se soma à herança biológica. Ambas são 

determinantes essenciais do comportamento e da 

experiência.  

O inconsciente coletivo inclui materiais psíquicos que não 

provêm da experiência pessoal. Alguns psicólogos, como 

Skinner, assumem implicitamente que cada indivíduo nasce 

como um quadro em branco, uma tábula rasa; em 

conseqüência, todo desenvolvimento psicológico vem da 

experiência pessoal. Jung postula que a mente da criança 

já possui uma estrutura que molda e canaliza todo posterior 

desenvolvimento e interação com o ambiente.  

A mãe boa, por exemplo, é um aspecto do arquétipo do 

feminino na psique, que pode ter a figura de uma deusa ou 

de uma fada, e/ou da mãe má, ou que pode possuir os 

traços de uma bruxa ou madrasta. 

As figuras em si, mais ou menos semelhantes em várias 

culturas, são os arquétipos, que nada mais são que 

"corpos" que dão forma aos conteúdos que representam: o 



 

54  

 

arquétipo da mãe boa, ou da boa fada, representam a 

mesma coisa: o lado feminino positivo da natureza humana, 

acolhedor e carinhoso. 

Ex.: Brasil. Sempre desvalorizamos nossos produtos e nos 

julgamos inferiores a outros países, exceto a África. Isso 

pode ser por causa do inconsciente coletivo. O Brasil 

colonizado, escravizado, e inferiorizado dentro de nós. 

Arquétipos 

Dentro do Inconsciente Coletivo existe segundo Jung, 

estruturas psíquicas ou Arquétipos. Tais Arquétipos são 

formas sem conteúdo próprio que servem para organizar ou 

canalizar o material psicológico. Eles se parecem um pouco 

com leitos de rio secos, cuja forma determina as 

características do rio, porém desde que a água começe a 

fluir por eles. Podem-se comparar os Arquétipos à porta de 

uma geladeira nova; existem formas sem conteúdo - em 

cima formas arredondadas (você pode colocar ovos, se 

quiser ou tiver ovos), mais abaixo existe a forma sem 

conteúdo para colocar refrigerantes, manteiga, queijo, etc., 

mas isso só acontecerá se a vida ou o meio onde você 

existir lhe oferecer tais produtos. De qualquer maneira as 

formas existem antecipadamente ao conteúdo.  



 

55  

 

Arquetipicamente existe a forma para colocar Deus, mas 

isso depende das circunstâncias existenciais, culturais e 

pessoais. (o homem sempre busca adorar alguma coisa 

superior) 

O termo Arquétipo freqüentemente é mal compreendido, 

julgando-se que expressa imagens ou motivos mitológicos 

definidos. Mas estas imagens ou motivos mitológicos são 

apenas representações conscientes do Arquétipo. O 

Arquétipo é uma tendência a formar tais representações 

que podem variar em detalhes, de povo a povo, de pessoa 

a pessoa, sem perder sua configuração original  

Jung escreveu que cada uma das principais estruturas da 

personalidade seriam Arquétipos, incluindo o Ego, a 

Persona, a Sombra, a Anima (nos homens), o Animus (nas 

mulheres) e o Self. Temas que serão detalhados à seguir. 

Antes de freud..... 

Acreditava-se que o homem só tinha a parte consciente da 

psique. 

Freud descobriu..... 

Que o homem tem além da parte consciente, uma parte 

muito maior em sua psique, O inconsciente. Um abismo... 

algo que interferia na vida do homem. 



 

56  

 

Jung acrescentou... 

Há algo mais, que está além da verdade aprendida pelo 

homem, mas algo herdado, O inconsciente coletivo.  

Carl Gustav Jung morreu a 6 de junho de 1961, aos 86 

anos, em sua casa, à beira do lago de Zurique,em Küsnacht 

após uma longa vida produtiva, que marcou - e tudo leva a 

crer que ainda marcará mais - a antropologia, a sociologia e 

a psicologia.  

 

Tipos psicológicos 

 

Outra temática famosa com respeito a Jung é a sua teoria 

dos "tipos psicológicos".  

Foi com base na análise da controvérsia entre as 

personalidades de Freud e um outro seu discípulo famoso, 

e também dissidente, Alfred Adler, que Jung consegue 

delinear a tipologia do "introvertido" e do "extrovertido". 

Freud seria o "extrovertido", Adler, o "introvertido".  

Para o extrovertido, os acontecimentos externos são da 

máxima importância, ao nível consciente; em compensação, 

ao nível inconsciente, a atividade psíquica do extrovertido 

concentra-se no seu próprio eu.  



 

57  

 

De modo inverso, para o introvertido o que conta é a 

resposta subjetiva aos acontecimentos externos, ao passo 

que, a nível insconsciente, o introvertido é compelido para o 

mundo externo. 

Dentre todos os conceitos de Carl Gustav Jung, a idéia de 

introversão e extroversão são as mais usadas. Jung 

descobriu que cada indivíduo pode ser caracterizado como 

sendo primeiramente orientado para seu interior ou para o 

exterior,  

Entretanto, ninguém é totalmente introvertido ou 

extrovertido. Algumas vezes a introversão é mais 

apropriada, em outras ocasiões a extroversão é mais 

adequada, mas, as duas atitudes se excluem mutuamente, 

de forma que não se pode manter ambas ao mesmo tempo. 

Também enfatizava que nenhuma das duas é melhor que a 

outra, citando que o mundo precisa dos dois tipos de 

pessoas. O ideal para o ser humano é ser flexível, capaz de 

adotar qualquer dessas atitudes quando for apropriado, 

operar em equilíbrio entre as duas. 

As Funções Psíquicas 

Jung identificou quatro funções psicológicas que chamou de 

fundamentais: pensamento, sentimento, sensação e 



 

58  

 

intuição. E cada uma dessas funções pode ser 

experimentada tanto de maneira introvertida quanto 

extrovertida 

 

O Pensamento 

 

Jung via o pensamento e o sentimento como maneiras 

alternativas de elaborar julgamentos e tomar decisões. O 

Pensamento está relacionado com a verdade, com 

julgamentos derivados de critérios impessoais, lógicos e 

objetivos. As pessoas nas quais predomina a função do 

Pensamento são chamadas de Reflexivas. Esses tipos 

reflexivos são grandes planejadores e tendem a se agarrar 

a seus planos e teorias, ainda que sejam confrontados com 

contraditória evidência. 

 

O Sentimento 

 

Tipos sentimentais são orientados para o aspecto 

emocional da experiência. Eles preferem emoções fortes e 

intensas ainda que negativas, a experiências apáticas e 

mornas. A consistência e princípios abstratos são altamente 



 

59  

 

valorizados pela pessoa sentimental. Para ela, tomar 

decisões deve ser de acordo com julgamentos de valores 

próprios, como por exemplo, valores do bom ou do mau, do 

certo ou do errado, agradável ou desagradável, ao invés de 

julgar em termos de lógica ou eficiência, como faz o 

reflexivo  

 

A Sensação 

 

Jung classifica a sensação e a intuição juntas, como as 

formas de apreender informações, diferentemente das 

formas de tomar decisões. A Sensação se refere a um 

enfoque na experiência direta, na percepção de detalhes, 

de fatos concretos. A Sensação reporta-se ao que uma 

pessoa pode ver, tocar, cheirar. É a experiência concreta e 

tem sempre prioridade sobre a discussão ou a análise da 

experiência. 

Os tipos sensitivos tendem a responder à situação vivencial 

imediata, e lidam eficientemente com todos os tipos de 

crises e emergências. Em geral eles estão sempre prontos 

para o momento atual, adaptam-se facilmente às 

emergências do cotidiano, trabalham melhor com 



 

60  

 

instrumentos, aparelhos, veículos e utensílios do que 

qualquer um dos outros tipos. 

 

A Intuição 

 

A intuição é uma forma de processar informações em 

termos de experiência passada, objetivos futuros e 

processos inconscientes. As implicações da experiência (o 

que poderia acontecer, o que é possível) são mais 

importantes para os intuitivos do que a experiência real por 

si mesma. Os intuitivos processam informação muito 

depressa e relacionam, de forma automática, a experiência 

passada com as informações relevantes da experiência 

imediata.  

Símbolos 

De acordo com Jung, o inconsciente se expressa 

primariamente através de símbolos, embora nenhum 

símbolo concreto possa representar de forma plena um 

Arquétipo (que é uma forma sem conteúdo específico). 

Quanto mais um símbolo se harmonizar com o material 

inconsciente organizado ao redor de um Arquétipo, mais ele 

evocará uma resposta intensa e emocionalmente 



 

61  

 

carregada. Além dos símbolos encontrados em sonhos ou 

fantasias de um indivíduo, há também símbolos coletivos 

importantes, que são geralmente imagens religiosas, tais 

como a cruz, a estrela de seis pontas de David e a roda da 

vida budista. 

 

Os Sonhos 

 

Para Freud «o sonho é a realização (disfarçada) de um 

desejo reprimido. Jung não aceita o disfarce nem admite 

que todos os sonhos traduzam sempre desejos. Haverá 

decerto sonhos que revelem desejos secretos, mas a 

escala de coisas que os sonhos poderão exprimir é 

infinitamente mais ampla que a mera realização de 

aspirações não aceitas pelos códigos morais. Os sonhos 

podem ser feitos de verdades, de sentenças filosóficas, de 

ilusões, de fantasias desordenadas, de recordações, 

projetos, antecipações, seja mesmo de visões telepáticas, 

de experiências íntimas irracionais, e de não sei mais o que 

ainda. Jung 

       



 

62  

 

Segundo Jung, uma pessoa não aparece no sonho em 

lugar de outra, como um disfarce de outra. Os personagens 

que surgem no sonho, as situações representadas, referem-

se de fato à realidade objetiva 

Os sonhos são pontes importantes entre processos 

conscientes e inconscientes. Jung abordou os sonhos como 

realidades vivas que precisam ser experimentadas e 

observadas com cuidado para serem compreendidas. 

A Persona (arquétipo da adaptação social)  

Nossa Persona é a forma pela qual nos apresentamos ao 

mundo. É o caráter que assumimos; através dela nós nos 

relacionamos com os outros. A Persona inclui nossos 

papéis sociais, o tipo de roupa que escolhemos para usar e 

nosso estilo de expressão pessoal. O termo Persona é 

derivado da palavra latina equivalente a máscara, se refere 

às máscaras usadas pelos atores no drama grego para dar 

significado aos papéis que estavam representando. As 

palavras "pessoa" e "personalidade" também estão 

relacionadas a este termo. 

A Persona assemelha-se ao superego de Freud e é o papel 

atribuído ao indivíduo pela sociedade e esta espera que ele 

o cumpra, sendo, portanto, a personalidade pública ou 



 

63  

 

máscara ‘’adotada’’ pela pessoa para responder ao que a 

sociedade dela espera. 

A persona tem aspectos tanto positivos quanto negativos. 

Jung chamou também a persona de "arquétipo da 

conformidade". Entretanto, a persona não é totalmente 

negativa. Ela serve para proteger o ego e a psique das 

diversas forças e atitudes sociais que as invadem.  

A persona é também um instrumento precioso para a 

comunicação. Ela pode desempenhar, com freqüência, um 

papel importante em nosso desenvolvimento positivo. À 

medida que começamos a agir de determinada maneira, a 

desempenhar um papel, nosso ego se altera gradualmente 

nessa direção. (adaptação) 

 

A Sombra 

 

A Sombra é o arquétipo responsável pelo aparecimento na 

consciência de pensamentos, sentimentos e sensações 

desagradáveis e socialmente repreensíveis que podem ser 

tanto reprimidos no inconsciente, quanto escondidos da 

visão pública pela persona. A Sombra consiste dos instintos 



 

64  

 

animais herdados através do processo de evolução, sendo, 

portanto, o lado animal da natureza humana. 

Para Jung, a Sombra é o centro do Inconsciente Pessoal, o 

núcleo do material que foi reprimido da consciência. A 

Sombra inclui aquelas tendências, desejos, memórias e 

experiências que são rejeitadas pelo indivíduo como 

incompatíveis com a Persona e contrárias aos padrões e 

ideais sociais. A Sombra representa aquilo que 

consideramos inferior em nossa personalidade e também 

aquilo que negligenciamos e nunca desenvolvemos em nós 

mesmos. Em sonhos, a Sombra freqüentemente aparece 

como um animal, um anão, um vagabundo ou qualquer 

outra figura de categoria mais baixa. 

 

O Self 

 

O self, como um princípio unificador dentro da psique 

humana, ocupa a posição central de autoridade com 

relação à vida psicológica e, portanto, do destino do 

indivíduo. 

Jung chamou o Self de ‘Arquétipo central’, Arquétipo da 

ordem e totalidade da personalidade. Segundo Jung, 



 

65  

 

consciente e inconsciente não estão necessariamente em 

oposição um ao outro, mas complementam-se mutuamente 

para formar uma totalidade: o Self.  

Para Jung, o Self não é apenas o centro, mas também toda 

a circunferência que abarca tanto o consciente quanto o 

inconsciente, ele é o centro desta totalidade, tal como o Ego 

é o centro da consciência. O desenvolvimento do Self não 

significa que o Ego seja dissolvido. Este último continua 

sendo o centro da consciência, mas agora ele é vinculado 

ao Self como conseqüência de um longo e árduo processo 

de compreensão e aceitação de nossos processos 

inconscientes. O Ego já não parece mais o centro da 

personalidade, mas uma das inúmeras estruturas dentro da 

psique. 

O Self é o ponto central da personalidade e todos os 

demais sistemas orbitam à sua volta. O Self é quem dá 

unidade, equilíbrio e estabilidade à estrutura da 

personalidade. Segundo a teoria de Jung o Self não se 

torna evidente até que a pessoa atinja a meia-idade.  

Crescimento Psicológico – Individuação 



 

66  

 

Segundo Jung, todo indivíduo possui uma tendência para a 

Individuação ou auto desenvolvimento. Individuação 

significa tornar-se um ser único, homogêneo.  

Na medida em que por individualidade entendemos nossa 

singularidade mais íntima, última e incomparável, 

significando também que nos tornamos o nosso próprio si 

mesmo.  

Pode-se traduzir Individuação  

como tornar-se si mesmo,  

ou realização do si mesmo. 

 

Crescimento Psicológico – Individuação 

 

A individuação, conforme descrita por Jung, é um processo 

através do qual o ser humano evolui de um estado infantil 

de identificação para um estado de maior diferenciação, o 

que implica uma ampliação da consciência. Através desse 

processo, o indivíduo identifica-se menos com as condutas 

e valores encorajados pelo meio no qual se encontra e mais 

com as orientações emanadas do Si-mesmo a totalidade 

(entenda-se totalidade como o conjunto das instâncias 



 

67  

 

psíquicas sugeridas por Carl Jung, tais como persona, 

sombra, self, etc.) de sua personalidade individual. 

Como analista, Jung descobriu que aqueles que vinham a 

ele na primeira metade da vida estavam relativamente 

desligados do processo interior de Individuação; seus 

interesses primários centravam-se em realizações externas, 

no "emergir" como indivíduos e na consecução dos 

objetivos do Ego. Analisando os mais velhos, que haviam 

alcançado tais objetivos, de forma razoável, tendiam a 

desenvolver propósitos diferentes, interesse maior pela 

integração do que pelas realizações, busca de harmonia 

com a totalidade da psique. 

O primeiro passo no processo de Individuação é o 

desnudamento da Persona. Embora esta tenha funções 

protetoras importantes, ela é também uma máscara que 

esconde o Self e o inconsciente. 

Ao analisarmos a Persona, dissolvemos a máscara e 

descobrimos que, aparentando ser individual, ela é de fato 

coletiva; em outras palavras, a Persona não passa de uma 

máscara da psique coletiva. No fundo, nada tem de real; ela 

representa um compromisso entre o indivíduo e a 



 

68  

 

sociedade acerca daquilo que alguém parece ser: nome, 

título, ocupação, isto ou aquilo. 

O próximo passo é o confronto com a Sombra. Na medida 

em que nós aceitamos a realidade da Sombra e dela nos 

distinguimos, podemos ficar livres de sua influência. Além 

disso, nós nos tornamos capazes de assimilar o valioso 

material do inconsciente pessoal que é organizado ao redor 

da Sombra. 

O terceiro passo é o confronto com a Anima ou Animus.  

O inconsciente do homem encontra expressão como uma 

personalidade interior feminina: a Anima; No inconsciente 

da mulher, esse aspecto é expresso como uma 

personalidade interna masculina: o Animus.  

Anima e Animus derivam do mesmo termo latino Anima. 

Anima em latim significa “alma”.  Jung não compreendia a 

anima como alma num sentido “teológico”  ou “metafísico”.  

A noção de alma estava mais próxima da concepção de 

Plotino (Folósofo grego), que compreendia como o principio 

vital, o principio de movimento e vida,  que organiza o 

mundo sensível.  . 

A já falecida psiquiatra Nise da Silveira, aluna de Jung e um 

dos nomes mais importantes da Psicologia analítica no 



 

69  

 

Brasil, ao escrever sobre o tema no livro Jung - vida e 

obra ressaltou o desamparo sofrido pelo indivíduo ao 

confrontar sua anima, "o homem esperará que a mulher 

amada assuma o papel de mãe, o que leva a modos de 

comportamento e a exigências pueris gravemente 

perturbadoras das relações entre os dois". Não é raro a 

situação tomar contornos mais dramáticos e confusos, 

como opina Peixoto, "principalmente se a mulher em 

questão está buscando no homem mais velho a figura de 

um pai". 

A diferenciação de anima e animus se manifesta  no 

processo de formação Ego. Ao longo do desenvolvimento 

do indivíduo,  no caso do menino, os aspectos do feminino 

cultural tendem a ser rejeitados, por se demonstrarem 

incompatíveis com a identidade do ego masculino.  Esses 

aspectos femininos incompatíveis com o Ego, embora, 

necessários para a vida humana, são relegados ao 

inconsciente, onde formarão um complexo funcional, que 

será composto dos tanto pelas experiências pessoais que o 

individuo terá com figuras femininas(mãe, professora, irmã 

etc…) quanto pelo aspectos do feminino cultural, que são 

impessoais, dando à anima o aspecto feminino 



 

70  

 

complementar à identidade masculina do Ego. O mesmo 

processo ocorrerá na menina, dando forma ao animus.  

O estágio final do processo de Individuação é o 

desenvolvimento do Self. Jung dizia que o si mesmo é 

nossa meta de vida, pois é a mais completa expressão 

daquela combinação do destino a que nós damos o nome 

de indivíduo. O Self torna-se o novo ponto central da 

psique, trazendo unidade à psique e integrando o material 

consciente e o inconsciente. O Ego é ainda o centro da 

consciência, mas não é mais visto como o núcleo de toda a 

personalidade. 

Jung escreve que devemos ser aquilo que somos e 

precisamos descobrir nossa própria individualidade, aquele 

centro da personalidade que é eqüidistante do consciente e 

do inconsciente. Dizia que precisamos visar este ponto ideal 

em direção ao qual a natureza parece estar nos dirigindo. 

Só a partir deste ponto podemos satisfazer nossas 

necessidades. 

 

 

 

 



 

71  

 

Obstáculos ao Crescimento 

 

A Individuação nem sempre é uma tarefa fácil e agradável. 

O Ego precisa ser forte o suficiente para suportar mudanças 

tremendas, para ser virado pelo avesso no processo de 

Individuação. 

Poderíamos dizer que todo o mundo está num processo de 

Individuação, no entanto, as pessoas não o sabem, esta é a 

única diferença. A Individuação não é de modo algum uma 

coisa rara ou um luxo de poucos, mas aqueles que sabem 

que passam pelo processo são considerados afortunados. 

Desde que suficientemente conscientes, eles tiram algum 

proveito de tal processo. 

A dificuldade deste processo é peculiar porque constitui um 

empreendimento totalmente individual, levado a cabo face à 

rejeição ou, na melhor das hipóteses, indiferença dos 

outros.  

A sociedade não valoriza em demasia essas proezas da 

psique e seus prêmios são sempre dados a realizações e 

não à personalidade. Esta última será, na maioria das 

vezes, recompensada postumamente. 



 

72  

 

Cada estágio, no processo de Individuação, é 

acompanhado de dificuldades.  

Primeiramente, há o perigo da identificação com a Persona. 

Aqueles que se identificam com a Persona podem tentar 

tornar-se perfeitos demais, incapazes de aceitar seus erros 

ou fraquezas, ou quaisquer desvios de sua auto-imagem 

idealizada. Aqueles que se identificam totalmente com a 

Persona tenderão a reprimir todas as tendências que não 

se ajustam, e a projetá-las nos outros, atribuindo a eles a 

tarefa de representar aspectos de sua identidade negativa 

reprimida. 

A Sombra pode ser também um importante obstáculo para 

a Individuação. As pessoas que estão inconscientes de 

suas sombras, facilmente podem exteriorizar impulsos 

prejudiciais sem nunca reconhecê-los como errados.  

Quando a pessoa não chegou a tomar conhecimento da 

presença de tais impulsos nela mesma, os impulsos iniciais 

para o mal ou para a ação errada são com freqüência 

justificados de imediato por racionalizações. Ignorar a 

Sombra pode resultar também numa atitude por demais 

moralista e na projeção da Sombra em outros. Por exemplo, 

aqueles que são muito favoráveis à censura da pornografia 



 

73  

 

tendem a ficar fascinados pelo assunto que pretendem 

proibir; eles podem até convencer-se da necessidade de 

estudar cuidadosamente toda a pornografia disponível, a 

fim de serem censores eficientes. 

O confronto com a Anima ou o Animus traz, em si, todo o 

problema do relacionamento com o inconsciente e com a 

psique coletiva. A Anima pode acarretar súbitas mudanças 

emocionais ou instabilidade de humor num homem. Nas 

mulheres, o Animus freqüentemente se manifesta sob a 

forma de opiniões irracionais, mantidas de forma rígida. 

(Devemos nos lembrar de que a discussão de Jung sobre 

Anima e Animus não constitui uma descrição da 

masculinidade e da feminilidade em geral. O conteúdo da 

Anima ou do Animus é o complemento de nossa concepção 

consciente de nós mesmos como masculinos ou femininos, 

a qual, na maioria das pessoas, é fortemente determinada 

por valores culturais e papéis sexuais definidos em 

sociedade.) 

Quando o indivíduo é exposto ao material coletivo, há o 

perigo de ser engolido pelo inconsciente. Segundo Jung, tal 

ocorrência pode tomar uma de duas formas. Primeiro, há a 

possibilidade da inflação do Ego, na qual o indivíduo 



 

74  

 

reivindica para si todas as virtudes da psique coletiva. A 

outra reação é a de impotência do Ego; a pessoa sente que 

não tem controle sobre a psique coletiva e adquire uma 

consciência aguda de aspectos inaceitáveis do 

inconsciente-irracionalidade, impulsos negativos e assim 

por diante.  

Assim como em muitos mitos e contos de fadas, os maiores 

obstáculos estão mais próximos do final. Quando o 

indivíduo lida com a Anima e o Animus, uma tremenda 

energia é libertada.  

Esta energia pode ser usada para construir o Ego ao invés 

de desenvolver o Self. Jung referiu-se a este fato como 

identificação com o Arquétipo do Self, ou desenvolvimento 

da personalidade-mana (mana é uma palavra malanésica 

que significa a energia ou o poder que emana das pessoas, 

objetos ou seres sobrenaturais, energia esta que tem uma 

qualidade oculta ou mágica). O Ego identifica-se com o 

Arquétipo do homem sábio ou mulher sábia aquele que 

sabe tudo. A personalidade-mana é perigosa porque é 

excessivamente irreal. Indivíduos parados neste estágio 

tentam ser ao mesmo tempo mais e menos do que na 

realidade são.  



 

75  

 

Eles tendem a acreditar que se tornaram perfeitos, santos 

ou até divinos, mas, na verdade, menos, porque perderam o 

contato com sua humanidade essencial e com o fato de que 

ninguém é plenamente sábio, infalível e sem defeitos. 

Jung viu a identificação temporária com o Arquétipo do Self 

ou com a personalidade-mana como sendo um estágio 

quase inevitável no processo e Individuação.  

A melhor defesa contra o desenvolvimento da inflação do 

Ego é lembrarmo-nos de nossa humanidade essencial, para 

permanecermos assentados na realidade daquilo que 

podemos e precisamos fazer, e não na que deveríamos 

fazer ou ser. 

 

  



 

76  

 

 

 

 

 

Frases de Plotino (205 – 270 dc) 

 

- Ensinar é indicar o caminho, mas na viagem cada um vai 

ver o que quiser ver. 

 

- Os olhos não veriam o sol se não fossem parecidos com o 

sol e a alma não verá a beleza se ela não for bela. 

 

- A natureza não tem mãos para fabricar as mãos. 

  



 

77  

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Ballone GJ - Carl Gustav Jung, in. PsiqWeb, internet, 

disponível em http://www.psiqweb.med.br/,  

revisto em 2005 - baseado no livro "Teorias da 

Personalidade"- J. Fadiman, R. Frager - Harbra - 1980 para 

saber mais: Tipos Psicológicos - C.G.Jung - Zahar Editores 

- RJ – 1980. 

http://www.geocities.com/Vienna/2809/jung.html 

www.artesdecura.com.br 

http://virtualpsy.locaweb.com.br/index.php?art=157&sec=53 

 


